
 
 

False ego is the bodily concept of "I‐ME‐MINE" 
 
The false ego of identifying one’s body as one’s self and of claiming things possessed 
in relationship with this body is called māyā. Māyā means "illusion," or that which is 
actually not. 
 
False egoism is exhibited by thinking oneself to be the enjoyer of the world and think‐
ing everything  in  the world  to be meant  for  the enjoyment of one's  self only. The 
whole materialistic world  is moving under such  false egoism of "I" and "mine," but 
the factual effect of chanting the holy name is to become free from such misconcep‐
tions.  
 
The tight knot of false ego  is due to  ignorance. As  long as one  is  ignorant about his 
true spiritual identity, he is sure to act wrongly and thereby become entangled in ma‐
terial contamination. This  ignorance of  factual knowledge can also be dissipated by 
Kṛṣṇa consciousness. 
 
This false egoistic consciousness of "I am this body" at once develops after the child 
comes out of the womb. The mother and other relatives are awaiting the child, and 
as soon as he is born, the mother feeds him, and everyone takes care of him. The liv‐
ing entity soon forgets his true nature and becomes entangled in bodily relationships. 
The entire material existence  is entanglement  in  this bodily conception of  life. Real 
knowledge means  to develop  the  consciousness of  "I am not  this body.  I am  spirit 
soul, an eternal part and parcel of the Supreme Lord." Real knowledge entails renun‐
ciation, or non‐acceptance of this body as the self. 



 
When a living entity forgets the constitutional nature of his relationship with God, he 
is at once overwhelmed by the external energy. This is the cause of his false ego, his 
false identification of the body with the self. Indeed, his whole conception of the ma‐
terial universe arises from this false identification with the body, for he becomes at‐
tached to the body and its by‐products. To escape this entanglement, he has only to 
perform his duty and to surrender unto the Supreme Lord with intelligence and devo‐
tion and with sincere Kṛṣṇa consciousness. 
 
In material existence the living entity falsely claims things to be his. He thinks, “I am 
the monarch of all I survey.” This is ignorance. Actually, nothing belongs to him. Even 
the body and the senses do not belong to him, for they are given to him by the grace 
of the Lord to satisfy his different propensities through the material energy. Nothing 
actually belongs to the living entity, but he becomes mad after everything, claiming, 
“This  is mine.  This  is mine.  This  is mine.”  Janasya moho  ’yam  ahaṁ mameti  [SB 
5.5.8]. This is called illusion. Nothing belongs to the living entity, but he claims that 
everything belongs  to him. Lord Caitanya Mahāprabhu  recommends  that  this  false 
intelligence be purified (ceto‐darpaṇa‐mārjanam [Cc. Antya 20.12]). When the mirror 
of intelligence is polished, the real activities of the living entity begin. This means that 
when a person  comes  to  the platform of Kṛṣṇa  consciousness, his  real  intelligence 
acts. At that time he knows that everything belongs to Kṛṣṇa and nothing belongs to 
him.  As  long  as  one  thinks  that  everything  belongs  to  him,  he  is  in material  con‐
sciousness, and when he knows perfectly  that everything belongs  to Kṛṣṇa, he  is  in 
Kṛṣṇa consciousness.” (from purport to SB4.29.5) 

A conditioned soul falsely thinks himself happy  in the material world, but  if he  is fa‐
vored by the instructions of an unalloyed devotee, he gives up his desire for material 
enjoyment and becomes enlightened  in Kṛṣṇa consciousness. As soon as one enters 
into Kṛṣṇa  consciousness, his desire  for material enjoyment  is at once  vanquished, 
and he gradually becomes free from material entanglement. There  is no question of 
darkness where  there  is  light, and Kṛṣṇa  consciousness  is  the  light  that dispels  the 
darkness of material sense enjoyment.  

The Srimad Bhagavatan (SB/3/25/10) discribes the false ego as follows: 
 

TEXT 10 
atha me deva sammoham ‐ apākraṣṭuṁ tvam arhasi 
yo ’vagraho ’haṁ mametīty ‐ etasmin yojitas tvayā 

 
Translation: Now be pleased, my Lord, to dispel my great delusion. Due to my feeling 
of false ego, I have been engaged by Your māyā and have  identified myself with the 
body and consequent bodily relations. 
 
Purport: The  false ego of  identifying one’s body as one’s self and of claiming things 
possessed  in  relationship with  this body  is called māyā.  In Bhagavad‐gītā, Fifteenth 
Chapter, the Lord says, “I am sitting  in everyone’s heart, and  from Me come every‐
one’s remembrance and forgetfulness.” Devahūti has stated that false  identification 
of the body with the self and attachment for possessions in relation to the body are 

https://prabhupadabooks.com/sb/3/25/10


also under the direction of the Lord. Does this mean that the Lord discriminates by 
engaging one in His devotional service and another in sense gratification? If that were 
true, it would be an incongruity on the part of the Supreme Lord, but that is not the 
actual fact. As soon as the living entity forgets his real, constitutional position of eter‐
nal servitorship to the Lord and wants instead to enjoy himself by sense gratification, 
he is captured by māyā. This capture by māyā is the consciousness of false identifica‐
tion with the body and attachment for the possessions of the body. These are the ac‐
tivities of māyā, and since māyā is also an agent of the Lord, it is indirectly the action 
of the Lord. The Lord is merciful; if anyone wants to forget Him and enjoy this mate‐
rial world, He gives him full facility, not directly but through the agency of His mate‐
rial potency.  
 
Therefore,  since  the material potency  is  the  Lord’s energy,  indirectly  it  is  the  Lord 
who  gives  the  facility  to  forget Him. Devahūti  therefore  said,  “My  engagement  in 
sense gratification was also due to You. Now kindly get me free from this entangle‐
ment.” 
 
By the grace of the Lord one is allowed to enjoy this material world, but when one is 
disgusted with material enjoyment and is frustrated, and when one sincerely surren‐
ders unto the lotus feet of the Lord, then the Lord is so kind that He frees one from 
entanglement.  Kṛṣṇa  says,  therefore,  in  Bhagavad‐gītā,  “First  of  all  surrender,  and 
then I will take charge of you and free you from all reactions of sinful activities.” Sin‐
ful activities are  those activities performed  in  forgetfulness of our  relationship with 
the Lord.  In  this material world, activities  for material enjoyment which are consid‐
ered to be pious are also sinful. For example, one sometimes gives something in char‐
ity  to a needy person with a view  to getting back  the money  four  times  increased. 
Giving with the purpose of gaining something is called charity in the mode of passion. 
Everything done here  is done  in the modes of material nature, and therefore all ac‐
tivities but service to the Lord are sinful. Because of sinful activities we become at‐
tracted by the illusion of material attachment, and we think, “I am this body.” I think 
of the body as myself and of bodily possessions as “mine.” Devahūti requested Lord 
Kapila to free her from that entanglement of false identification and false possession. 

Link to this page: https://prabhupadabooks.com/sb/3/25/10 

 

https://prabhupadabooks.com/sb/3/25/10

